
O'Brother Distribution présente

un film de Marie-Hélène Roux

avec Isaach de Bankolé, Vincent Macaigne,
Manon Bresch, Babetida Sadjo & Déborah Lukumuena



un film de Marie-Hélène Roux
avec Isaach de Bankolé, Vincent Macaigne, 

Manon Bresch, Babetida Sadjo & Déborah Lukumuena

SORTIE AU CINÉMA LE 24 DECEMBRE
 FRANCE, BELGIQUE • 1H45 • DRAME

DISTRIBUTION
O'BROTHER DISTRIBUTION
Vivien Vande Kerckhove
vivien@obrother.be
+32 477 64 90 88

PRESSE
Valérie Cornelis
val.cornelis@gmail.com
+32 497 576 181



CERTAINS COMBATS PEUVENT CHANGER LE COURS DE L’HISTOIRE

SYNOPSIS

Au cœur de l’Afrique centrale, Denis Mukwege, médecin congolais et futur
Prix Nobel de la paix, soigne — au péril de sa vie — des milliers de femmes
victimes de violences sexuelles. Sa rencontre avec Guy Cadière, chirurgien
belge, va redonner un souffle nouveau à son engagement. Ensemble, ils vont
opérer à quatre mains, portés par la force des femmes.



PRÉFACES DU DR. DENIS MUKWEGE
ET DU DR. GUY-BERNARD CADIÈRE

Je suis reconnaissant d'avoir l'opportunité de partager mon histoire,
et l'histoire de l'Hôpital de Panzi, à travers ce film.

Le monde est resté trop silencieux face à ces souffrances, et
j'espère que ce film ouvrira les yeux et impulsera un changement.

Dr. Denis Mukwege

J'espère qu'il inspirera les spectateurs à devenir des participants
actifs dans notre lutte pour la paix et la justice pour les survivantes
de violences sexuelles et toutes les victimes des conflits en RDC.

Je crois qu’une fiction peut mieux refléter la réalité que tout autre
œuvre. Dans une région où le chaos prédomine, où les grands de ce
monde se servent comme dans une bijouterie à ciel ouvert, il est
crucial de médiatiser les atrocités qui s’y déroulent.

Pour protéger notre civilisation, pour prendre conscience de sa
fragilité et pour qu’un jour la paix soit possible.

Ce film combat ceux qui détournent la Vérité et supprime les
hiérarchies morales. Il combat ceux qui nous encouragent à nous
haïr mutuellement, à exclure l’autre, parce que c’est sur ces
déchirures qu’ils assoient leur pouvoir.

Ce film, comme souvent les créations artistiques, interpelle. Il est
une arme contre les dirigeants qui détruisent progressivement
notre civilisation, le savoir, la démocratie, la culture, la tolérance
et l’empathie.

Je remercie Marie-Hélène et Cynthia de se battre sans relâche
depuis 10 ans pour que ce film se réalise. Elles ont tout sacrifié
pour ce qui est juste. Je leur en suis très reconnaissant.

Que ce film nous rappelle que le seul combat qui vaut la peine, c’est
celui pour l’humanité. Ce n’est pas un combat pour une nation, pour
un drapeau, une religion, une couleur, un genre.

Dr. Guy-Bernard Cadière ed
ou

ar
el

ia
s.

co
m



UN DOCTEUR – PARCOURS DE DENIS MUKWEGE

2018-2025 : Nobel et exil
Lauréat du Prix Nobel de la Paix en 2018, il poursuit son combat. À nouveau menacé, il vit
sous haute protection. En 2023, poussé par la population, il est candidat à la
présidentielle. En 2024, il développe le modèle « One Stop Center » pour les victimes à
travers l’Afrique. En 2025, il reçoit le Prix Aurora, mais vit désormais en exil après la prise
de l’hôpital de Panzi par le M23 et l’armée rwandaise. Il ne cesse d’alerter la communauté
internationale.

2011-2014 : Récompenses et menaces
Menacé de mort, il survit à une tentative d’assassinat en 2012 et est exfiltré avec l’aide du
Dr. Cadière. Suite à la mobilisation des femmes de Panzi, il revient en 2013. En 2014, il
reçoit le prix Sakharov.

2000-2010 : Le viol comme arme de guerre
Il comprend que ces violences sexuelles sont une stratégie pour contrôler les ressources
minières du Congo. Panzi devient un centre holistique (médical, psychosocial, socio-
économique, juridique). Il commence à dénoncer publiquement l’inaction internationale.

2016-2022 : Internationalisation du combat
Création de la Fondation Panzi, plaidoyer pour un tribunal pénal international pour la RDC
et la traçabilité des minerais. Il continue de dénoncer les violences sexuelles comme
arme de guerre.

1989-1999 : Médecin dans un pays en guerre
Plutôt qu’une carrière en Europe, il retourne à Lemera pour soigner. Chef d’hôpital, il est
témoin de la montée de la violence. En 1996, son hôpital est attaqué. Rescapé, il s'exile
puis revient à Bukavu pour fonder l’hôpital de Panzi en 1999, qui devient un refuge pour
femmes victimes de viols de guerre, fléau encore méconnu.

1955-1984 : Une vocation née de la foi et de la douleur
Né à Bukavu dans une famille pentecôtiste, Denis Mukwege décide à 8 ans de devenir
médecin après avoir vu un enfant mourir sans autre aide que les prières de son père.
Étudiant en médecine au Burundi, il est confronté aux tensions Hutu-Tutsi. Choqué par la
mortalité maternelle dans son pays, il choisit la gynécologie et vend ses biens pour se
spécialiser en France.



POUR LA PAIX – HISTOIRE RÉSUMÉE DU CONFLIT CONGOLAIS

Les deux guerres du Congo (1996–2003)
• 1996-1997 : Première guerre. Laurent-Désiré Kabila, avec l’appui du Rwanda et de
l’Ouganda, renverse Mobutu.
• 1998-2003 : Deuxième guerre. Neuf pays africains impliqués, plus de 6 millions de
morts. Le conflit vise le contrôle des ressources.
• 2001 : Assassinat de Kabila père. Son fils Joseph prend le relais.
• 2003 : Accord de paix de Pretoria. La guerre s’achève officiellement, mais l’est du
pays reste sous l’emprise des milices.

De la colonisation à la dictature (1885–1996)
• 1885 : Le Congo devient la propriété privée du roi Léopold II après la Conférence de
Berlin.
• 1960 : Indépendance. Patrice Lumumba devient Premier ministre, rapidement
assassiné en 1961 dans un complot impliquant la Belgique, la CIA et Mobutu.
• 1965 : Mobutu prend le pouvoir par un coup d’État.
• 1994 : Génocide rwandais (800 000 morts). Des millions de Hutus, dont des

génocidaires, fuient à l’est du Congo. Le viol devient une arme de guerre.

Instabilité chronique et pillage (2006–2020)
• 2006 : Premières élections démocratiques. Joseph Kabila élu.
• 2011 : Réélection contestée.
• 2012–2013 : Rébellion du M23 (soutenu par le Rwanda et l’Ouganda) : prise de
Goma, puis retrait sous pression internationale.
• 2018 : Félix Tshisekedi devient président dans un scrutin très controversé.

Nouvelle escalade et offensive du M23 (2022–2025)
• 2022–2024 : Reprise des attaques du M23 dans le Nord-Kivu.
• Janvier 2025 : Goma tombe. État de siège proclamé.
• Février : Bukavu et l’hôpital de Panzi sont occupés. L’ONU condamne, exige le retrait
rwandais.
• Mars–Mai : Négociations au Qatar avec l’appui des États-Unis. Discussions autour de
la paix et des minerais stratégiques supervisées par l’émissaire américain Massad
Boulos.
• Juin : Dans une tribune au « Monde », à l’invitation de Denis Mukwege, 75 Prix Nobel
appellent à mettre fin à la tragédie congolaise et à un sursaut international.
À la suite de l'accord de paix négocié par les États-Unis et signé le 27 juin entre la RDC
et le Rwanda, le Dr. Denis Mukwege a vivement critiqué ce texte le qualifiant de
« bradage de la souveraineté » et de « scandale historique ».

En 2025, malgré un sous-sol riche (80% du cobalt et du coltan mondial), la
RDC reste l’un des pays les plus pauvres du monde. Les violences, motivées
par l’appât des ressources, continuent de détruire vies, institutions et toute
perspective de paix durable.



Vous portez ce film, avec votre productrice Cynthia Pinet, depuis plus
de dix ans. Comment est né ce projet ?

Tout a commencé par la lecture de
Panzi, coécrit par les docteurs
Denis Mukwege et Guy-Bernard
Cadière. Ce livre m’a bouleversée :
la violence infligée aux femmes,
leur force mais aussi l’humanité de
ceux qui les soignent. 

Isaach de Bankolé et Vincent Macaigne
incarnent un duo singulier, à la fois
charismatique et vulnérable. Comment les
avez-vous choisis et nourri l’alchimie entre
eux ?

L’alchimie entre deux comédiens ne se décrète
pas : elle opère ou non. Et dans leur cas, elle a
opéré avec évidence. J’avais en tête Isaach de
Bankolé depuis longtemps car il incarne cette
droiture, cette sagesse, cette force tranquille
dont j’avais besoin. Il a une connaissance intime
du continent africain, ce qui était important pour
moi. Il s’est énormément investi : il a rencontré le
docteur Mukwege, il a passé du temps dans un
hôpital, il a appris le swahili. Ce n’était pas un
rôle de plus pour lui mais un véritable
engagement.

INTERVIEW DE MARIE-HÉLÈNE ROUX - RÉALISATRICE

Vous avez choisi de raconter Muganga à
travers la rencontre de deux hommes.
Pourquoi ne pas avoir centré le récit sur un
seul point de vue ?

Je suis née au Gabon et ayant
grandi en Afrique, je porte ce
continent en moi. Ce que dit le
docteur Mukwege m’a profondément
touchée: il fallait que le monde
sache — non seulement l’horreur,
mais aussi l’espoir, la solidarité, la
reconstruction.

De cette expérience est né le film,
co-écrit avec Jean-René Lemoine. Il
ne s’agit pas d’une biographie, mais
d’une mise en lumière d’un moment-
clé : celui de la rencontre, où l’on
perçoit la violence mais aussi la
résistance, la dignité et l’action
commune.

J’y ai vu le pire et le meilleur de
l’humain. En 2014, avant le Nobel,
j’ai rencontré le docteur Mukwege,
échangé avec le docteur Cadière, et
surtout, je suis allée à Panzi, en
RDC, pour comprendre leur réalité.

Parce que ce n’est justement pas une histoire
individuelle. Le docteur Mukwege rappelle
souvent qu’il ne travaille pas seul. Et pour moi, il
était essentiel que les femmes soient incarnées
pleinement, qu’elles ne soient pas réduites à des
chiffres, à des symboles ou à des figures de
victime. Ce sont des survivantes ! Je voulais
montrer comment elles vivent, comment elles
rient, comment elles s’entraident, et surtout
comment elles sont les véritables actrices de leur
propre reconstruction.

C’est là toute la force de Panzi : la reconstruction
est collective, elle passe par les soins médicaux,
bien sûr, mais aussi par les liens humains, les
échanges entre patientes, l’accompagnement
psychologique, les formations. Le film devait
rendre cela visible.

L’histoire que nous avons construite est traversée
par une pluralité de voix. Personne ne devient
héroïque dans l’isolement. C’est une œuvre
chorale, parce que c’est dans l’entrelacement
des trajectoires que se dessine la possibilité de
guérir.



Comment avez-vous travaillé avec eux ?
Quelle a été votre approche ?

Maïa Cadière (Manon Bresch) est un
personnage fort du film. Quelle place
occupe-t-elle dans votre récit ?

choisi de le remplacer par une fille et de
créer un rôle au chœur tragique. Elle
observe, interroge, doute. Elle incarne la
sidération, les questions que l’on se pose
quand on découvre cette réalité. Maïa porte
ce désarroi, ce besoin de comprendre.

Pour moi, il fallait qu’elle suive une
trajectoire complète : un choc initial, une
descente aux enfers, puis une forme de
renaissance. Blanche est celle qui arrive à
Panzi, et qu’on accompagne jusqu’à sa
reconstruction. Elle structure le récit, elle en
est à la fois le moteur émotionnel et la ligne
de continuité. Elle symbolise le vécu de
toutes les survivantes.

Pourquoi avoir eu recours à des effets
de déréalisation, comme des flous,
pour épouser le point de vue de
Blanche ? 

Vincent Macaigne est un acteur que j’aime
profondément, pour sa liberté, sa fantaisie,
sa vulnérabilité. Je voulais que leur duo
fonctionne sur la différence. Isaach est
structuré, spirituel, ancré. Vincent est plus
instinctif, plus nerveux. Ils viennent de
deux écoles de jeu très différentes, mais
ils se sont rejoints. Et le duo fonctionne. Je
suis très heureuse de cette rencontre.

Je viens du théâtre, j’ai étudié au
conservatoire, puis aux États-Unis avec la
méthode Stella Adler. J’aime le travail
d’incarnation. Avec Isaach de Bankolé, on
a beaucoup travaillé par Zoom puisqu’il vit
aux États-Unis. Il s’est énormément
préparé, dans le corps, la voix, l’attitude. Il
a été accompagné par une des
comédiennes congolaises, Dada Stella
Kitoga Bitondo, qui l’a aidé pour
l’apprentissage du swahili, la gestuelle, le
contexte culturel.

Vincent Macaigne était en tournage, donc
c’était plus compliqué, et sa méthode est
très différente. Il travaille beaucoup sur le
moment, l’instant. J’ai nourri tous les
acteurs avec des vidéos, des
témoignages, des lectures. Ils ont
rencontré les protagonistes réels. Vincent,
Isaach, Manon et Soliane sont allés au
bloc opératoire pour comprendre les
gestes, les outils de la laparoscopie et
s’exercer. On a été accompagnés pour ça
par Benjamin Cadière, le fils du docteur
Cadière, lui-même chirurgien. C’était
essentiel pour moi : que tout soit juste,
crédible, précis. Et que les gestes
deviennent presque une danse.

Je voulais un personnage féminin
emblématique aux côtés d'Isaach et
Vincent. Dans la réalité, Guy-Bernard
Cadière  a  un  fils  chirurgien,  nous  avons

Maïa est un point d’ancrage pour le
spectateur. Elle vacille, elle cherche, puis
elle choisit d’agir. À la fin, c’est elle qui
retourne à Panzi. Elle devient une
passeuse, une chirurgienne, une muganga.
Sa trajectoire est discrète mais essentielle.
Je m’identifie profondément à elle.

Blanche (Babetida Sadjo) est à la fois
guide et fil rouge du film. Comment
avez-vous construit ce personnage
avec elle ?

Babetida Sadjo est une comédienne
exceptionnelle. Nous avons commencé à
travailler ensemble bien avant le tournage,
des années en amont. Elle a une intuition
rare, une physicalité puissante, un rapport
très profond à la mémoire. Elle parle des
ancêtres, elle sent les choses dans son
corps. Elle connaissait le continent, son
histoire, ses blessures. Ce rôle semblait fait
pour elle.

Je pense chaque plan, je storyboarde tout
car je crois en la force des choix de mise en
scène. Avec Renaud Chassaing, mon chef
opérateur, nous avons voulu traduire
visuellement l’état intérieur de Blanche. Sa
douleur altère sa perception du réel : le
monde lui apparaît flou, distordu,
inaccessible. Nous avons utilisé des
aberrations chromatiques, une légère
désaturation, des effets subtils qui
traduisent cette confusion sensorielle.



Comment avez-vous dirigé les autres
comédiennes du film pour que leurs
émotions, parfois sans dialogues,
affleurent dans toute leur complexité ?

Le film s’ouvre sur une scène de viol
insoutenable, introduite par un
discours du docteur Mukwege. Ce
dispositif induit une projection du
spectateur, qui s’imagine d’abord la
scène dans un cadre occidental,
avant de comprendre qu’elle se situe
ailleurs. Pourquoi avoir fait ce choix
dès l’ouverture ? Il fallait nommer la violence, la regarder en

face sans recours au choc gratuit : pas de
sang, pas de nudité mais un impact
sensoriel, intime. Le montage, le son, les
visages devaient porter ce choc. On ne
peut pas parler de guérison sans affronter
ce qui doit être réparé. C’était nécessaire
pour mesurer ce que ces femmes et le
docteur Mukwege affrontent chaque jour.

Plus elle s’approche de Panzi, plus les
choses deviennent nettes, plus l’image
retrouve une forme de clarté. C’est un
chemin vers la réappropriation du monde.
Nous avons aussi travaillé sur le son, la
respiration, les bruits ambiants. Dans une
séquence avec un camion, par exemple,
tout est centré sur son souffle, ses pas —
pas sur le moteur. On voulait être au plus
près d’elle, dans son ressenti, dans son
trouble.

Je ne conçois pas un tournage sans lien
humain. Pour moi, un film, c’est d’abord
une aventure collective. J’ai rencontré
chaque comédienne en amont, parfois en
voyageant pour aller vers elles. On a
longuement parlé, partagé, échangé. Je
leur ai transmis ce que j’avais vu, entendu,
compris. Certaines connaissaient le
terrain, d’autres pas du tout. Je leur ai
donné des récits réels, des témoignages,
pour qu’elles puissent s’imprégner, mais
aussi faire résonner cela avec la richesse
de leur propre histoire.
Ce que je cherchais, ce n’était pas une
performance mais une vérité intérieure.

Qu’elles puissent accéder à une forme de
vulnérabilité à travers leurs corps, leurs
regards. Certaines scènes reposent sur un
silence, un frémissement. Il fallait qu’elles
soient traversées, et non qu’elles «jouent».
Cela demandait de la confiance, de
l’abandon. Je leur suis infiniment
reconnaissante d’avoir accepté de
s’engager aussi pleinement avec leurs
corps et leur vécu.

Cette scène m’est venue avant même
l’écriture du scénario. Je voulais qu’elle
bouleverse, sans échappatoire. En
choisissant une famille blanche, j’ai voulu
contourner le « kilométrage émotionnel »
et créer une identification immédiate. À
travers deux femmes — l’une blanche,
l’autre noire — j’exprime une vérité :
partout dans le monde, la femme est la
première victime des conflits.

C’est une scène très importante pour moi,
parce qu’elle pose une question
fondamentale : celle du droit à disposer de
son corps. En RDC, l’avortement est
interdit. Le docteur Mukwege est l’un des
rares à distribuer la pilule du lendemain,
tout en étant profondément croyant. Il croit
qu’un enfant né d’un viol peut être aimé,
qu’il représente une forme de lumière après
la violence. Le docteur Cadière, lui, adopte
une posture plus laïque, plus directe. Cette
divergence entre eux rendait la scène
d’autant plus nécessaire.

J’ai ouvert avec les mots du docteur
Mukwege, car ils sont universels. D’abord
perçue comme proche, la scène déplace
peu à peu le regard vers l’ailleurs. Ce
basculement est essentiel pour rappeler
que cette violence n’est pas étrangère,
mais partagée. Le docteur Mukwege soigne
aujourd’hui des femmes d’Ukraine et du
Moyen-Orient. Son combat, comme celui
des femmes, est mondial.

La scène où une survivante, Busara,
interprétée par Déborah Lukumuena,
demande à avorter introduit une
tension morale forte entre les deux
médecins. Elle soulève un tabou et
marque un point de rupture dans le
récit.

Ce moment soulève un tabou : peut-on
imposer à une femme de garder un enfant
conçu dans la violence ? Qui décide ? C’est
une scène de rupture, mais aussi
d’exposition franche de deux points de vue
irréconciliables — et qui pourtant
respectables n’ébranle pas l’extraordinaire
amitié qui lie les deux hommes.

Déborah Lukumuena interprète cette scène
avec une force et une retenue
bouleversantes. Elle incarne cette femme
qui dit « non », avec une dignité
inébranlable.



Le film s’intitule Muganga, celui qui soigne. Que signifie ce titre pour vous ?

En swahili, muganga, c’est « celle ou celui qui soigne ». J’aurais voulu garder la neutralité
de genre, mais le titre devenait trop long. Ce qui m’importe, c’est que dans un monde où
l’on oppose souvent les femmes et les hommes, où les luttes semblent clivantes, ce film
montre autre chose : que des hommes peuvent réparer ce que d’autres hommes ont détruit,
que des femmes peuvent s’entraider, que la solidarité dépasse le genre, la couleur, la
culture, la religion.

Le docteur Mukwege a créé un modèle de société qui permet la résilience. À Panzi, on
trouve non seulement des soins médicaux, mais aussi une prise en charge
psychologique, juridique, sociale. Des femmes peuvent y apprendre un métier,
accéder à des microcrédits, ouvrir une petite boutique, cultiver du soja. C’est une
reconstruction holistique. Et ça, c’est une révolution.

Comment avez-vous travaillé la palette de couleurs du film ?

Elle vient directement de mes souvenirs d’enfance, de ce que j’ai ressenti en Afrique. Le
rouge de la terre, très présent, qui est aussi celui du sang, du ventre opéré, de la vie. Le
vert, omniprésent dans la nature, mais aussi dans les blouses, les rideaux de l’hôpital.
Le blanc, celui de la lumière très particulière que l’on trouve là-bas, mais aussi celui de
la chirurgie, des gants, des faisceaux. Avec Renaud Chassaing, le chef op, la cheffe
déco et la cheffe costumière, nous avons tout pensé ensemble dans une continuité
visuelle. C’est une unité organique, sensible. Chaque couleur a un rôle, un impact. On
scrute les paysages comme un chirurgien scrute un corps.

Majeur ! Je pense en termes de vibration, de souffle, de rythme. Le son est au
cœur de la perception et de l’émotion. Avec le compositeur Alexandre Dudermel,
nous avons créé une musique à partir de matières brutes — un tiroir qui grince, un
archet frotté sur un cintre — dans une démarche d’invention et non d’illustration.
Avec Alek Goosse, le mixeur son, chaque souffle, chaque silence a été pensé
pour que l’on ressente, que l’on respire avec les personnages. Un paysage sonore
organique, presque tactile.

Vous soulignez que ces violences sexuelles ne relèvent pas uniquement de la
barbarie ou du chaos, mais qu’elles répondent aussi à une logique
stratégique. Quels sont, selon vous, les enjeux économiques qui les sous-
tendent ?

Ce que m’a expliqué le docteur Mukwege, c’est que le viol est devenu une arme de
guerre parce qu’il est à la fois peu coûteux et redoutablement efficace. Une balle, dans
un pays où le salaire moyen est d’un dollar par jour, coûte cinq dollars. Le viol, lui, ne
coûte rien — et il détruit tout : les corps, les familles, les communautés, la société. Il
provoque l’exode des populations, détruit les villages, installe la peur. Et derrière, ce
vide laissé par la terreur permet aux groupes armés d’accéder plus librement aux
ressources naturelles.

Le Kivu concentre à lui seul 80 % des réserves mondiales de coltan, un minerai
indispensable à la fabrication de nos téléphones, de nos ordinateurs, de nos objets
connectés. Ce que j’ai compris sur le terrain, c’est que cette violence n’est pas
accidentelle. Ce n’est pas une expression du chaos : c’est une stratégie. Une
mécanique cynique, pensée pour contrôler des zones entières et faciliter l’exploitation
de leurs richesses.

Quel rôle espérez-vous que le film puisse jouer dans le débat public ?

J’espère que le film éveillera. Qu’il bousculera. Qu’il donnera envie d’agir aux
côtés de ces femmes et de ces hommes qui nous montrent le chemin. La
situation au Kivu est dramatique, et on en parle trop peu. Le docteur Mukwege
m’a dit : « J’ai reçu toutes les médailles. Ce qu’il faut maintenant, c’est que les
choses changent. Je crois que ce film peut impulser le changement ».

Le cinéma ne change pas le monde, mais il peut provoquer un sursaut. Il peut
créer un espace d’écoute, de regard, de conscience. Si Muganga peut, à sa
mesure, faire émerger une parole, un débat, une prise de conscience, alors il aura
trouvé sa place. 

Vous avez conçu l’univers sonore du film dès l’écriture. Quel rôle souhaitiez-
vous qu’il joue ?



FICHE ARTISTIQUE FICHE TECHNIQUE

Denis Mukwege
Guy Cadière
Maïa Cadière
Blanche
Busara 

Florence 
Kymia Mukwege 
Jeff 
Hatia 
Madame Ilongé 
Maman Zawadi 
Neema 
Dr. Astrid 
Antoinette 
Journaliste 
Femme blanche (Intro) 

Isaach DE BANKOLÉ
Vincent MACAIGNE
Manon BRESCH
Babetida SADJO
Déborah LUKUMUENA

Soliane MOISSET
Yves-Marina GNAHOUA
Kody KIM
Joely MBUNDU
Dada Stella Kitoga BITONDO
Nicole BONGO-LETUPPE
Jennifer HEYLEN
Nadège OUÉDRAOGO
Nicole DOUKAGA KOUABA
Agathe DE LA BOULAYE
Audrey BONNET

Réalisatrice
Scénaristes 

Productrice 
Directeur de la photographie 
Compositeur de musique
Monteur image
Cheffe décoratrice
Cheffe costumière 
Monteurs son 
Mixeur 
Étalonneur 

Marie-Hélène ROUX 
Marie-Hélène ROUX 
Jean-René LEMOINE 
Cynthia PINET 
Renaud CHASSAING 
Alexandre DUDERMEL 
Hugo LEMANT 
Catherine COSME 
Catherine MARCHAND 
François DUMONT & Jérémy HASSID
Alek GOOSSE 
Peter BERNAERS

Une production Petites Poupées Production - en coproduction avec Scope
Pictures, France 3 Cinéma, CANEX Creations Inc. (Afreximbank), Kalliopé,
RTBF (Télévision Belge), Proximus - avec le soutien de Canal+, du Centre
National du Cinéma et de l’Image Animée, du Tax Shelter du Gouvernement
Fédéral Belge Via Scope Invest - avec la participation de France Télévisions,
Ciné+ OCS, La Région de Bruxelles-Capitale, La Loterie Nationale - avec l’aide
du Centre du Cinéma et de l’Audiovisuel de la Fédération de Wallonie-Bruxelles,
de Laurent Beccari & Garde et Cie -  Distribution : l’Atelier Distribution




